Suuren paaston viidennen viikon lauantai. Akatistoksen lauantai

Péivin epistola

(Hepr. 9: 24 — 28)

“Veljet, Kristus ei mennyt ihmiskdsin tehtyyn pyhdikkéon, joka on vain todellisen pyhdkon kuva,
vaan itse taivaaseen ollakseen nyt Jumalan edessd puhumassa meiddin puolestamme. Hdinen
tarkoituksenaan ei myoskddn ole antaa uhriaan toistuvasti, niin kuin tavallinen ylipappi kerran
vuodessa vie kaikkeinpyhimpddn verta, joka ei ole hinen omaansa. Muutoinhan Kristuksen olisi
pitinyt kdrsid kuolema monet kerrat maailman luomisesta lihtien. Hdn on kuitenkin tullut tdhdn
maailmaan vain kerran, nyt aikojen lopulla, havittddkseen synnin uhrillaan. Jokaisen ihmisen
osana on kerran kuolla ja sitten joutua tuomiolle. Samoin on Kristus kerran uhrattu, jotta hdn
ottaisi pois kaikkien synnit, ja hdn ilmestyy vield kerran, mutta ei endd synnin tdihden, vaan

pelastaakseen ne, jotka hdntd odottavat.”

Ihmiskésin tehty pyhdkkod tarkoittaa tdssd ilmestysmajaa, jota israelilaiset kuljettivat erdmaassa
kulkiessaan kohti luvattua maata. Maailmassa ollut pyhdkké oli vain kuva siitd, mikd on taivaassa.
Jeesuksen toiminta jatkuu: “ollakseen nyt Jumalan edessd puhumassa meidin puolestamme” (vrt.

Hepr. 7: 25; Room. 8: 34).

Jakeessa 24 tutkijat ndkevit Platonin filosofian vaikutuksen. ”Vain todellisen pyhdkon kuva”
merkitsee kopiota, joka on tehdy “todellisesta”. Tekstissd on myo0s esilld sana taivas. Platon opetti,
ettd on olemassa muuttumaton, ideoiden maailma, joka on todellinen todellisuus. Hinen mukaanssa
me eldmme aistihavaintojen kautta havaitussa aistimaailmassa, joda on ideoiden epitdydellinen
heijastus. Tehty huomio ei merkitse, ettd Paavali olisi “’platonilainen”, silli Paavalin ja Platonin
opetus eroavat monissa kohdissa tdysin toisistaan. Mutta huomio kertoo sen, ettd Paavali on

opetuksessaan voinut paikoin kayttdid samantyyppistd ilmaisua kuin Platon.

Kirjoittaja torjuu ajatuksen siité, ettd Kristuksen tulisi toimittaa uhri vuosittain niin kuin juutalainen
ylimméinen pappi toimitti. Kristuksen uhri oli kertakaikkinen, toimitettiin vain yhden kerran
”aikojen lopulla”. Hidnen mukaansa taivaallinen pyhdkkd on aina ollut, mutta taivaallinen uhri

(Jeesuksen ylipapillinen toiminta taivaassa) tuli sinne madrattyna ajan hetkena.

”Samoin on Kristus kerran uhrattu, jotta hin ottaisi pois kaikkien synnit” toteutti profeetta Jesajan

kirjan ennustuksen (Jes. 53: 12). Tamai kohta ilmaisee syntien poisottamisen tai tarkemmin sanoen



kantamisen. Hén tekee sen meiddn puolestamme (Mark. 10: 45). Tekstissd ei kuitenkaan ole

merkkejd “sijaiskdrsimisesta”.

”Héin ilmestyy vield kerran, mutta ei endd synnin tdhden vaan pelastaakseen ne, jotka hantd
odottavat.” Tadmid on viittaus Kristuksen toiseen tulemiseen. Siind on vaikutteita suuren
sovituspdivén rituaalista. Jeesuksen tuleminen on kuin ylipapin tuleminen kaikkein pyhimmaésti

(vrt. Siir. 50: 5 — 10). Kristuksen toinen tuleminen tuo tdydellisen ja lopullisen pelastuksen.

Piivan evankeliumi

(Mark. 8: 27 - 31)

"Siihen aikaan Jeesus ja hdnen opetuslapsensa ldhtivit Filippoksen Kesarean ympdrilld oleviin
kyliin. Matkalla hdn kysyi opetuslapsilta: ~Kuka mind ihmisten mielestd olen?” He vastasivat:
"Toisten mielestd Elia, toisten mielestd joku profeetoista.” Entd te?” kysyi Jeesus. "Kuka mind
teiddin mielestdnne olen?” Pietari vastasi hdnelle: “Sind olet Messias.” Jeesus varoitti heitd
ankarasti kertomasta hénestd kenellekddn. Sitten Jeesus alkoi selittid opetuslapsille, ettd Thmisen
Pojan taytyy kdrsid paljon. Kansan vanhimmat, ylipapit ja lainopettajat hylkddvdt hénet, ja hdnet

)

surmataan, mutta kolmen pdivin kuluttua hdn nousee kuolleista.’

Sama kertomus on Matteuksella (Matt. 16: 13 - 21) ja Luukkaalla (Luuk. 9: 18 — 22).

Palestiinassa oli kaksi Kesarea -nimistd kaupunkia. Toinen sijaitsi Vilimeren rannalla (Kesarea
Maritima) ja oli roomalainen hallintokeskus ja satamakaupunki. Toinen oli Filippoksen Kesarea ja
tastd kaupungista on nyt kyse. Teksti osoittaa, ettd tdmid jilkimmiinen Kesarea kuului Herodes
Suuren pojan, Transjordanian tetrarkin Herodes Filippoksen alaisuuteen. Galilea taas kuului

Herodes Antipaan alaisuuteen.

Jeesus on nyt opetuslastensa kanssa ilman kansan ldsndoloa. Jeesuksen tekemé kysymys siitd, kuka
Hin on, ja Pietarin sithen antama vastaus on Markuksen evankeliumin yksi keskeisimmisti
kohdista. Ensin Hdn kysyi ihmisten mielipiteistd. Thmiset pitivdt Jeesusta jonain profeettana,
esimerkiksi Eliaana tai Johannes Kastajana. Tédssd yhteydessd ihmiset eivdt puhu Jeesuksesta
Messiaana. Kun Jeesus kysyi opetuslasten mielipidettd, niin Pietari vastasi: ’Sind olet Messias”.
Sana tarkoittaa voideltua samoin kuin nimi Kristus. Vanhan testamentin henkilGistd useat oli
voideltuja, ja heistd juutalaiset muistivat erityisesti kuninkaat. Jeesuksen aikana sana yhdistettiin

lopun ajan kansan johtajaan (vrt. esim. Septuagintaan kuuluva Salomonin psalmit, luku 17). Han



tayttdd Jumalan lupaukseen perustuvat Israelin toiveet. Jeesus kieltdd kertomasta titd asiaa
kenellekddn, jotta Hénestd ei levidisi v&drid messiasodotuksia (ajatuksia poliittisesta
kuninkuudesta). Markus ei kerro, kuten ei myodskddn Luukas, ettd Pietari olisi sanonut tdssd
yhteydessd Jeesuksen olevan “eldvén Jumalan poika”, kuten Matteus kertoo (Matt.16: 16). Pietarin
todistus on samanaikaisesti oikea ja védrd. Jeesus on Messias, siind Pietari on oikeassa. Mutta
Pietarin késitys messiaasta on vadrd. Hdn on nihnyt Jeesuksen tekevdn voimatekoja ja kuullut
Héanen opetustaan. Mutta Pietari ei kuitenkaan vield ymmaérrd, mikd oli Messiaan tehtiva.
Todenndkdisesti Pietari ajatteli vield tdssd kohdassa, ettd Jeesus oli messias, jolla oli poliittinen

tehtava.

Jeesuksen tekemi kysymys Pietarille on peruskysymys jokaiselle kristitylle. Pietarin antama vastaus
on malli, miten meidén tulee vastata meille tehtyyn kysymykseen. Meiddn on tunnustettava Jeesus
Messiaaksi, Jumalan voidelluksi. Muistaen Matteuksen evankeliumin, meiddn on tunnustettava
Jeesus myds Jumalan Pojaksi. Samanaikaisesti me olemme Pietarin asemassa, me emme tdysin
pysty ymmaértdmadn Kristuksen toimintaa. Meidén ei tarvitsekaan “tdysin ymmaértda”, silld kyse on

uskosta, joka pelastaa meidat.

Seuraavaksi tulee ensimméinen Markuksen evankeliumissa oleva Jeesuksen opetus opetuslapsille,
mikd Hénen tehtdvénsa tulee olemaan. Jeesus ei kiyta tdssd yhteydessd itsestddn nimitystd Messias,
vaan késitettd [hmisen Poika, jota Hén oli kdyttinyt jo aikaisemmin (Mark. 2: 10, 28). "Taytyy
kérsid” sisdltdd ajatuksen Jumalan pelastussuunnitelman toteuttamisesta. Taémd on Markuksen
evankeliumissa ensimméiinen kolmesta opetuspuheesta, jossa Jeesus kertoo opetuslapsilleen

tulevasta kohtalostaan.

”Kansan vanhimmat, ylipapit ja lainopettajat hylkdavédt hanet.” Nyt on huomattava se, mika
puuttuu, hylkddjien joukossa ei mainita fariseuksia. Heilli ei ndytd olleen osaa Jeesuksen

ristiinnaulitsemisessa.

”Kolmen piivén kuluttua hin nousee kuolleista.” Vanhassa testamentissa on muutama kohta, jotka
kertovat tdstd (Hoos. 6: 2; Joona 2: 1, 11). Jos lukisimme Markuksen evankeliumia eteenpdin,
huomaisimme, ettd opetuslapset eivit ymmarrd titd Jeesuksen opetusta. Messiaan valtakunta on

ikuinen, kuinka hén voisi kuolla?



Suuren paaston viidennen viikon lauantaina luetaan my6s Jumalansynnyttdjin juhlan yleisid
tekstejd, nyt Hepr. 9: 1 — 7 ja Luuk. 10: 38 —42; 11: 27 — 28. Nama tekstit 16ydéat lokakuun 1. pdivin

kohdalta (Jumalanéidin suojeluksen juhla, Pokrova).



