Suuren paaston valmistusviikot. Tuomiosunnuntain jilkeisen viikon lauantai.

Péivén epistola

(Room. 14: 19— 23, 16: 25— 27)

"Veljet, pyrkikidmme siis rakentamaan rauhaa ja vahvistamaan toisiamme. Ald ruoan vuoksi
hajota Jumalan tyotd. Kaikki tosin on puhdasta, mutta ihmiselle on pahaksi, jos hdn syokin jotakin,
mikd loukkaa omaatuntoa. Sinun on hyvd olla syomdttd lihaa ja juomatta viinid ja vdlttdd
muutakin, mikd loukkaa veljedsi. Sdilytd sind oma uskosi Jumalan edessd. Onnellinen se, joka ei
tuomitse itseddn siitd minkd uskoo oikeaksi. Mutta se, joka epdroi ja silti syo, on tuomittu, koska
hdn ei toimi uskon perusteella. Kaikki, mikd ei perustu uskoon, on syntid. Ylistys hdnelle, joka
pystyy voimallaan vahvistamaan teitd, niin kuin ilmoittaa evankeliumi, jota mind julistan, sanoma
Jeesuksesta Kristuksesta, se paljastettu salaisuus, joka on ikiajoista saakka ollut kdtkettynd! Nyt se
on saatettu julki ja annettu ikuisen Jumalan kdskystd profeetallisissa kirjoituksissa tiedoksi kaikille
kansoille, jotta ne johdettaisiin uskoon ja kuuliaisuuteen. Saakoon Jumala, joka yksin on viisas,

’

Jeesuksen Kristuksen kautta ikuisen ylistyksen! Aamen.’

Tamianpaivdisen tekstimme loppuosa on ilmoitettu eri ldhteissd eri tavoin. Vanha rukous- ja
hartauskirja kertoo tekstiksi Room. 14: 19 — 26. Tassd se seuraa kirkkoslaavinkielistd ja
vendjinkielistd tekstid. Suomenkielisessd Raamatussa tilanne on toinen, silld teksti jakaantuu
kahteen eri osaan. Kyse on vanhojen kasikirjoitusten teksteistd, jossa suomenkielisen Raamatun
Room. 16: 25 — 27 on sijoitettu eri tavoin. Se on voitu sijoittaa Room. 14: 23 jdlkeen tai Room. 15:
34 jilkeen tai sitten 16: 25, niin kuin se on suomennoksissa. Joistakin kisikirjoituksista se puuttuu.
Kirkkoslaavinkielisessd epistolassa teksti on Room. 14: 19 — 26. Kreikankielinen epistolakirja

ilmoittaa luettavaksi vain Room. 14: 19 — 23, mutta siséltdd myos Room. 16: 25 — 27.

Vaikka kristitty voi sy0dd mitd ruokaa tahansa, niin jotta ei johda heikompaa veljed harhaan tai
hajota seurakunnan yhteyttd, niin on parempi noudattaa (silloisia juutalaisia) ruokamddrayksia (vrt.
1. Kor. 8: 13). Jumalan edessid me tieddmme toimivamme oikein, vaikka séisimmekin (epdjumalille
uhrattua) lihaa. Sosiaalisissa yhteyksissd voimme joutua toimimaan toisella tavoin. Emme saa
johdattaa toisia toimimaan omaatuntoaan vastaan. Jos johdamme veljemme sellaiseen toimintaan,

niin hén tuomitsee itsensd, silld hén toimii uskonsa vastaisesti ja saa itsensd eroon Jumalasta.



Uskon tulee ohjata ihmisen toimintaa. Se merkitsee, ettd ihminen pyrkii toimimaan silld tavoin,
kuin hdn ymmaértdd Jumalan nikevén asian. Paavali pyrkii antamaan oman eldménsé esikuvaksi

sille, miten tulee toimia. Ihmisen ei tule toimia omantuntonsa vastaisesti.

Tekstimme jdlkimmadisessd osassa Paavali ylistdd Jumalaa. ”Evankeliumi, jota mind julistan” on
Paavalin kertoma ilosanoma Jeesuksesta Kristuksesta, joka vahvistaa roomalaisia. Tima sanoma oli
salaisuus, joka nyt on paljastettu. Tama paljastettu salaisuus on Jumalan pelastussuunnitelma ja sen
toteutuminen. Jumala méérési, ettd Vanhan testamentin ja juutalaisuuden viimeisisti ajoista kertovat

kirjoitukset kertovat tdsta kaikille kansoille.

Paljastetun sanoman kautta kaikkia kansoja johdetaan uskoon ja kuuliaisuuteen. Toimittaessamme

jumalallista liturgiaa me tuomme ilmi tuon uskomme lausumalla uskontunnustuksen.

Ylistyslauselman huipennus on toteamus, ettd vain Jumala on viisas. Perinteisesti ylistys tapahtuu

Jeesuksen Kristuksen kautta. Tatd ylistystd me lausumme Jumalalle ikuisesti, siis aina.

Piivan evankeliumi

(Matt. 6: 1 — 13)

“"Herra sanoi: “Varokaa tuomasta hurskaita tekojanne ihmisten katseltavaksi, muuten ette saa
palkkaa taivaalliselta Isdltdnne. ”Kun siis autat kéyhid, dld toitota siitd niin kuin tekopyhdt tekevdt
synagogissa ja kujilla, jotta ihmiset kiittelisivdt heitd. Totisesti: he ovat jo palkkansa saaneet. Kun
annat almun, dlkéon vasen kitesi tietdko mitd oikea tekee, jotta hyvd tekosi pysyisi salassa. Isdsi,
joka niikee myos sen, mikd on salassa, palkitsee sinut. "Kun rukoilette, dlkdd tehké sitd tekopyhien
tavoin. He asettuvat mielellddn synagogiin ja kadunkulmiin rukoilemaan, jotta olisivat ihmisten
ndkyvissd. Totisesti: he ovat jo palkkansa saaneet. Kun sind rukoilet, mene sisdlle huoneeseesi,
sulje ovi ja rukoile sitten Isddsi, joka on salassa. Isdsi, joka nikee myos sen, mikd on salassa,
palkitsee sinut.” Rukoillessanne dlkdd hokeko tyhjdd niin kuin pakanat, jotka kuvittelevat tulevansa
kuulluiksi, kun vain latelevat sanoja. Alkdd ruvetko heidin kaltaisikeen. Teidiin Isinne kylld tietdidi
mitd te tarvitsette, jo ennen kuin olette héineltd pyytineetkddn. Rukoilkaa te siis ndin: - Isd meiddn,
joka olet taivaissa! Pyhitetty olkoon sinun nimesi. Tulkoon sinun valtakuntasi. Tapahtukoon sinun
tahtosi, myés maan pddlld niin kuin taivaassa. Anna meille tind pdivdind jokapdiviinen leipdmme.
Ja anna meille velkamme anteeksi, niin kuin mekin annamme anteeksi niille, jotka ovat meille
velassa. Alikd saata meiti kiusaukseen, vaan pédstd meiddt pahasta. Silld sinun on valtakunta ja

’

voima ja kunnia iankaikkisesti. Aamen.’



Teksti tuo esille kaksi hyvdd asiaa: auttamisen ja rukouksen. Ndmd molemmat kertovat
suhteestamme Jumalaan. Taustalla voi olla késky rakastaa Jumalaa (5. Moos. 6: 5). Tobiaan kirjan
mukaan vanhurskaille tulee antaa almuja oman varallisuutensa mukaan. Almujen antaminen

pelastaa kuolemasta (vrt. Tob. 4: 7 —11).

Todellinen auttaminen ei ole julkista. [hmisten auttaminen on osa meidén suhdettamme Jumalaan.
Auttamisen tuominen julkiseksi tuo ihmisille maallista kunniaa. Vanhassa juutalaisuudessa
auttaminen oli jdrjestetty hyvin. Sitd arvostettiin suuresti. “Tekopyhd” tarkoitti kreikan kielessd
ndyttelijdi, jolla oli naamari. Hénen todelliset kasvonsa eivit olleet ndkyvilld, vain se nékyi, minka

haluttiin ndkyvén yleisolle. Siirakin kirja kieltdd toimimisen ulkokullatun tavoin (Sir. 1: 29).

Myoskin rukouksen tuli tapahtua salassa. Tyhjdn hokemisella tarkoitetaan tahallaan pitkéksi
venytettyd rukousta. Rukous voi olla lyhyttd. Télloinkin se toimii, silld “Isénne kylld tietdd, mité te
tarvitsette”. Rukous on uskon ruokaa. Tdiméa opetus ei torju julkista jumalanpalvelusta. Jeesus itse

osallistui synagogan palveluksiin ja rukoili myds yksityisesti.

Teksti kiinnittdd huomiota rukoilemisen tapaan ja muotoon. Turha hokeminen tai lapselliset
rukoukset eivét ole tarkoituksen mukaisia. Teksti ei kielld pitkid rukouksia, mutta rukoukseen tulla
olla keskittynyt. Taéman takia rukous on mieluummin lyhyt kuin liian pitkd. Rukouksessa ei tarvitse
luetella asioita, jotka ovat meille tarpeen, silld Jumala tietdd, mitd me tarvitsemme. Meiddn tulee
myds rukouksessa olla ndyrid ja pyytdd Jumalan armoa. Todellisessa rukouksessa muodostuu yhteys
Jumalan kanssa, joka johtaa Hidnen kunniansa nidkemiseen (vrt. 1. Kor. 2: 9). Rukouksessa tarvitaan
sekd hiljaisuutta ettd sanoja. Kristus kehottaa meidd rukoilemaan aina (Luuk. 18: 1; vrt. myos 1.

Tess. 5: 17). Jeesus kehoittaa rukoilemaan “hengessi ja totuudessa” (Joh. 4: 23).

Isa meiddn -rukous on esimerkki lyhyestd rukouksesta. Sen taustalla voi olla Amida,
kahdeksastatoista siunauksesta koostuva rukous, joka luetaan seisten jokaisessa juutalaisessa
jumalanpalveluksessa. Toinen juutalainen jumalanpalveluksissa kdytetty rukous, joka on voinut olla
Herran rukouksen taustalla, on Kaddish. Tdssd arameankielisessd rukouksessa ylistetddn ja
kunnioitetaan Jumalaa. Isd meidin -rukouksessa korostuu Jumalan pitdminen Isdnd sekd huomio

anteeksi annosta (Sir. 28: 2).

Todenndkdisesti timin rukouksen alkuperiinen teksti on Luukkaalla (Luuk. 11: 2 — 4). Matteus on

todennékoisesti lisdnnyt Luukkaan rukouksen alkuun joitakin sanoja: ”..meiddn, joka olet



taivaissa...”. Hin oli ndhtdvésti huolestunut Luukkaan tekstin hyvin intiimistd suhteesta Isdén (’Is4,
pyhitetty olkoon sinun nimesi). Samalla korostuu ajatus, ettd kyse ei ole yhden ihmisen
”omistamasta” rukouksesta, vaan tdma rukous kuuluu kaikille ihmisille. Matteus myds selittdd, ettd
valtakunta merkitsee Jumalan tahdon toteutumista maailmassa ja Luukkaan viimeiselle anomukselle

hén antaa positiivisen tuloksen viitaten pelastukseen.

”Isd meidén, joka olet taivaissa!” tuo esille lapsenomaisen luottamuksen ja ldheisyyden. Kristus on
lunastanut meidat lain alaisuudesta lapsen asemaan (Gal. 4: 4 — 7). Me emme siis ole Jumalan lapsia
sen takia, ettd Jumala loi meiddt. Hin on Isd niille, joilla on pelastava henkilokohtainen yhteys
Hinen kanssaan, yhteys, jonka mahdollistaa Jumalan armo (vrt. Joh. 1: 13; Room 8: 14 - 16). Sana
”meidin” kertoo, ettd kaikilla ihmisilld on mahdollisuus tulla Jumalan lapsiksi. Jumala on taivaissa

ja tullessamme Jumalan lapsiksi meidin pddmaardmme on taivaissa.

”Tulkoon sinun valtakuntasi” tulee yhdistda sanoihin ”Tapahtukoon sinun tahtosi”. Jumalan tahto
on rauha ja vanhurskaus, Jumalan tahdon mukainen eldmi. Rukouksen ajatus on, ettdi Jumalan
valtakunta ei ole vield tdalld koko voimassaan. Se suuntautuu kohti tulevaisuutta, Kristuksen toista
tulemista. Tamén tulevaisuuden toteutumista my0s pyydetddn tdlld tekstilld. ”"My0s maan padlla
niin kuin taivaassa” edellyttdd Jumalan tahdon toteutumista maan pééalla. Siini taivaalla ja maalla on
tiettyd samankaltaisuutta. Téllaista ajattelua 16ytyy niin kreikkalaisesta filosofiasta kuin muinaisesta
Lahi-Iddstd. Tamdn valtakunnan tuo Ihmisen Poika eli Jeesus Kristus. Tdmé valtakunta on

Jeesuksen julistuksen keskeinen asia. Se suuntautuu tulevaisuuteen, edustaa pelastusta.

”Leipd” voi viitata useisiin asioihin. Se voi tarkoittaa yleensd jokapdiviisid tarpeita, silld voidaan
viitata Jumalan valtakunnan ateriaan tai se viittaa varhaisen kirkon kisityksen mukaan eukaristiaan,
ehtoollisen sakramenttiin, joka on esimakua tulevasta Jumalan valtakunnasta. Sana, joka on
suomennettu “jokapdivdinen”, voi tarkoittaa huomista, pdaivittdistd, tarpeellista tai tulevaa.
Varhaisessa kirkossa se ymmarrettiin “leivéksi, joka on ihmisen olemista varten”. Tama leipd on
itse Kristus. Me pyyddmme siis, emme leipdd ruumistamme varten, vaan hengellistd leipdé ikuista

elamaa varten (Joh. 6: 27 — 58).

”Anna meille anteeksi velkamme” (vrt. Mark. 11: 25). Teksti on monikkomuodossa, me siis
rukoilemme my0s muiden “velan” anteeksiantamista. Velka on aramealainen kiertoilmaus
synneistd. ”Niin kuin mekin annamme anteeksi” edellyttdd tiettyd vastaavuutta meidin

toiminnallemme muita kohtaan ja Jumalan toiminnalle meitd kohtaan. Mutta verrannollisuus ei ole



tdydellinen, Jumala on enemmaén armollinen kuin me (vrt. Matt. 18: 21 — 35; 20: 1 — 16). Meilld on

kuitenkin velvollisuus seurata Jumalan antamaa esimerkkii anteeksi antamisessa.

”Aliki saata meitd kiusaukseen” viittaa lankeamiseen, synnin tekemiseen. Kiusaus ei kuitenkaan
tule Jumalalta (vrt. Jaak. 1: 13) vaan Paholaiselta. Kiusaukset tulevat ihmisen synnillisistd himoista
(Room. 7: 5). Jumala ei salli kiusauksen kdyda ylivoimaiseksi” (1. Kor. 10: 13). ”Vaan piaisti

meidét pahasta” tarkoittaa Paholaista.

Isi meiddn -rukouksen lopussa oleva ylistyslauselma ei ole kaikissa kisikirjoituksissa. Siind
vahvistetaan meitd. Jumalan on valtakunta voima ja kunnia iankaikkisesti. Paholainen ei voi voittaa

meita.

Tdmd rukous on perustana, minkd péélle kirkkoisdt rakentavat opetuksensa rukouksesta. Jokaista
ihmisti kutsutaan kéyttiméén tita rukousta. Kirkkoisisti Tertullianus kutsuu siti koko evankeliumin

tiivistelmaksi.

Sovintosunnuntaita edeltdvin viikon (Tuomiosunnuntain jélkeisen viikon) lauantaina muistetaan
my0s kaikkia askeesissa kirkastuneita ja jumalankantajaisid. Sen takia tdnd pdivénd luetaan myo0s

pyhittdjien epistola ja evankeliumi.

Pyhittdjien epistola
(Gal. 5: 22 —-6:2)

“Veljet, hengen hedelmdid ovat rakkaus, ilo, rauha, kdrsivdllisyys, ystavillisyys, hyvyys, uskollisuus,
lempeys ja itsehillintd. Nditd vastaan eivdt ole laki. Ne, jotka ovat Jeesuksen Kristuksen omia, ovat
ristiinnaulinneet vanhan luontonsa himoineen ja haluineen. Jos me eldmme Hengen varassa,
meiddn on myés seurattava Hengen johdatusta. Emme saa tavoitella turhaa kunniaa emmekd
drsyttdd ja kadehtia toisiamme. Veljet, jos joku tavataan tekemdstd vddrin, on teiddn, joita Henki
ohjaa, lempedsti ojennettava hdntd. Olkaa kuitenkin varuillanne, ettette joudu kiusaukseen.

)

Kantakaa toistenne taakkoja, niin te toteutatte Kristuksen lain.’

Paavali luettelee kristillisid hyveitd ja nimittdd niitd "Hengen hedelmiksi”. Juuri ennen tété tekstid
Paavali luetteli ”lihan aikaansaannoksia” jotka ovat ei-kristillistd, negatiivista kéytostd. Paavali
toteaa, ettd ei-kristillinen kdytds on este saada “omakseen Jumalan valtakunta (5: 17 — 21) Edelleen

Paavali toteaa, ettd Hengen hedelmid “vastaan ei ole laki”. Tdmd on itsestddnselvyys, silld laki



tehtiin rikkomuksia vastaan ja Hengen hedelmi ei ole rikkomus. Tallaiset luettelot paheista ja
hyveistd olivat yleisid kreikkalais-roomalaisessa maailmassa ja niitdi on monia myds Uudessa

testamentissa.

Kisite "Hengen hedelmd” sisdltdd ajatuksen Jumalan Pyhdn Hengen tydstd. Ihminen on vapaa joko
hyvéksymain tai hylkddmain Hengen. Hedelmé on seurausta kasvusta. Jotta Hengen hedelma voi
kasvaa, se edellyttdd myds ihmisen vapaaehtoista osallisuutta. Pyhédn Hengen johdattamana ithminen
toteuttaa lain, mutta on samalla vapaa sen vaatimusten tarkkailusta. Hengen hedelméa on tulosta
Jumalan Hengen ja ihmisen vilisestd yhteisestd toiminnasta. Kreikkalainen termi on synergia, joka

kuvaa kahden eri toimijan yhdessi ty0skentelemista.

Kaiken ldahtokohtana on rakkaus, joka siséltdd ajatuksen persoonan toimimisesta toisen persoonan
hyvéksi. Rakkaus tuo ilon ja tdmd rauhan. Rauha tdssd merkitsee olemista yhdessd toisen
persoonan, nyt erityisesti Jumalan kanssa. Kérsivéllinen ihminen odottaa pitkdin, mutta tarvittaessa
toimii rangaisten toista. Lemped ihminen ei rankaise, vaan antaa anteeksi. Ajatuksena on, ettd

ithmisen toiminta Jumalan avulla muuttuisi mahdottomasta mahdolliseksi (vrt. Luuk. 18: 27).

”Ovat ristiinnaulinneet vanhan luontonsa himoineen ja haluineen” viittaa uskoon ja kasteeseen. Ne
yhdistavit meidat Kristukseen, siis myos ristiinnaulitsemiseen. Johtopditoksend on, ettd eliméssa

kasteen jélkeen on uusi suunta, joka on kohti Jumalaa. Henki on se, joka johtaa toimintaamme.

”Jos me kerran elimme Hengen varassa, meiddn on myds seurattava Hengen johdatusta.”
Vanhempi ké&idnnds on ehkd tarkempi: “Jos me Hengessd elimme, niin myds Hengessa

vaeltakaamme.” Hengessé vaeltaminen tulee Hengessa eldmisesta.

“Emme saa tavoitella turhaa kunniaa emmeka drsyttdd ja kadehtia toisiamme.” Todennikoisesti
kyse on siitd, ettd jotkut vaativat uskovia noudattamaan Mooseksen lakia ja ympérileikkauttamaan

itsensd (vrt. Gal. 5: 11). Tama aiheutti seurakunnassa riitaa.

Hengen ohjaamat veljet” tarkoittaa kypsié kristittyji. Se ei sulje pois naisia. Kyse on oman aikansa
kulttuurista, jossa kdytettiin sana veljet, vaikka ldsnd olisi sekd miehid ettd naisia. Heidédn on
lempeisti ohjattava véirin toimivaa seurakunnan jdsentd. Vddrin toiminutta ei siis rangaista.
“Lemped ojentaminen” on Hengen lahja. “Olkaa kuitenkin varuillanne, ettette itse joudu

kiusaukseen” ohjaa ihmistd pois ylpeydestd, joka voi muodostua, kun “’voi ohjata vadrintekijaa”.



”Kantakaa toistenne taakkoja, niin te toteutatte Kristuksen lain.” Kristityt on vapautettu Mooseksen
laista ja yhdistetty Kristukseen, sen takia me olemme Kristuksen lain alaisia (1. Kor. 9: 21). Se on
Hengen laki (Room 8: 2). ”Kantakaa toistenne taakkoja” osoittaa sen olevan rakkauden laki. Tassa
el puhuttu tuomitsemisesta vaan kantamisesta. Kun jokainen meistd on syntinen, niin toisen
tuomitseminen merkitsisi oman itsensd tuomitsemista. Taakan kantaminen on rakkauden teko ja
vaikuttaa myds omien syntien anteeksi saamiseen. Vdhdn myohemmin Paavali kuitenkin toteaa:
”Jokaisen on kannettava oma kuormansa” (Gal. 6: 5). Molemmat Paavalin huomiot pitdvit
paikkansa. Seurakunnassa meiddn on pidettdvd huolta muista, mutta me emme saa olla muille

tarpeettomia taakkoja.

Osa tutkijoista korostaa, etti Kristuksen laki on alkuperdinen ja oikein ymmaérretty Vanhan
testamentin laki. Kristus vastusti lain véira tulkintaa. Hin totesi ”Alkaa luulko, ettd olen tuulut lakia
tai profeettoja kumoamaan. En mini ole tullut kumoamaan, vaan toteuttamaan” (Matt. 5: 17). Hén

toteutti lain kuolemalla meiddn puolestamme (rakkauden teko).

Pyhittdjien evankeliumi

(Matt. 11: 27 — 30)

“"Herra sanoi opetuslapsilleen: “Kaiken on Isdni antanut minun haltuuni. Poikaa ei tunne kukaan
muu kuin Isd eikd Isdd kukaan muu kuin Poika ja se, jolle Poika tahtoo hdinet ilmoittaa. "Tulkaa
minun luokseni, kaikki te tyon ja kuormien uuvuttamat. Mind annan teille levon. Ottakaa minun
ikeeni harteillenne ja katsokaa minua: mind olen syddmeltini lemped ja noyrd. Ndin teiddn

sielunne loytdd levon. Minun ikeeni on hyvd kantaa ja minun kuormani on kevyt.”

”Kaiken on Iséni antanut minun haltuuni.” Jeesus on Jumalan traditio. Hén ja Isd ovat yhtd, myds
”samalla tasolla”. Antaminen ei merkitse antamista palvelijalle tai alempiarvoiselle, vaan téssi

tarkoittaa sitd, mitd Isé voi antaa Pojalleen.

”Poikaa ei tunne kukaan kuin Isd eikd Isdd kukaan muu kuin Poika™: Kaikki, mikd on Isilld, on
my0s Pojalla. Hénelld on kaikki tieto ja rakkaus. Ja vain Hinelld. Poika on Isén ainoa ilmoitus (vrt.
myds Matt. 1: 23, 28: 18, Joh. 3: 35, 10: 15, 13: 3). Isélld ja Pojalla on myos yhteinen tahto ja

voima.

”Tulkaa minun luokseni”: Tdssd Jeesus puhuu personoituneena Viisautena (Sananl. 8), joka kutsuu

luokseen ja antaa levon. Tdssd Hdn puhuu kaikille ihmisille, niin juutalaisille kuin pakanoille.



Kirkon opettajat erottavat tyon uuvuttamat ja kuormien uuvuttamat. Tydn uuvuttamat ovat
juutalaisia, joilla on uuvuttamana tekijind Mooseksen laki. Kuormien uuvuttamat ovat pakanoita,

joita synti painaa. Uupumus poistuu uskon ja kasteen kautta.

”Ottakaa minun ikeeni harteillenne” tuo esille lain. Toora eli viisi Mooseksen kirjaa, on laki. Laista
kiytettiin myos sanaa ies. Sana tarkoittaa veto- tai kantolaitetta, jolla hirka tai hirkdpari kantoi
kuormaa tai veti sitd. Nyt Jeesus kehottaa ottamaan Tooran sijaan Hinen tulkitsemansa tai
valittdiménsd lain. “Katsokaa minua” on vanhemmassa suomennoksessa: oppikaa minusta.
Opetuslapsen tuli opiskella koko ikénsd. Jeesus on samanaikaisesti sekd esimerkki ndyrésti
opettajasta ettd paras oppimisen kohde, silld Hinessi laki on tullut persoonaksi. Sana ”lepo” viittaa

sapattiin, jonka antama lepo on Jumalan valtakunnan symboli.

”Minun ikeeni on hyvd kantaa ja minun kuormani on keved.” Verrattuna fariseusten satoihin
midrdyksiin ja kieltoihin Jeesuksen késkyt ovat lyhyemmét. Samalla ne ovat kuitenkin
vaativammat: Jumalaa tuli rakastaa yli kaiken ja ldhimmadistddn kuin itseddn (rakkauden

kaksoiskdsky). Kristuksen ies on ndyryys ja lempeys. Silloin ihminen eldi rauhassa.



